
יו"ל ע"י מוסדות אור דוד בראשות הרה"ג דניאל זר שליט"א

אור הפרשה

הרה"ג דניאל זר שליט"א
ראש הישיבה והמוסדות

זמני שבת קודש

בני ברק

ירושלים

חיפה

הדלקת
נרות

מוצאי
שבת

רבנו
תם

שבת שלום ומבורך!
העלון טעון גניזה

במהלך חייו של האדם, לא פעם 
בנושא  מפנה  לחולל  הוא  זקוק 
מתקשה  אדם  לפעמים  מסויים, 
בלימודו,  להתמיד   - רוחני  בנושא 
לעמוד  או  כעסו  על  להתגבר 
דרך קלה  והוא מבקש  בנסיונותיו, 
ומהירה לחולל את השינוי הנשאף. 
בעיה  חלילה  לו  שיש  אדם  גם  כך 
מהילדים  נחת  לו  שאין  רפואית, 
אלה  כל   - לילדים   שמייחל  או 
מהפך  שיחולל  משהו  מחפשים 

בחייהם.
ואז, כשאדם מרגיש שהוא נדרש 
לשינוי דרמטי כזה, הוא שואל עת 
עצמו איך משיגים את אותו שינוי 
אפשר  דרכו  כלי  יש  האם  מיוחל. 
דרך  יש  האם  המצב?  את  לשנות 
לחולל מהפך בתחום חשוב בחיים?

שיש  לחשוף  עומדים  אנו  כאן 
בפרשת  נחשף  והוא  כזה,  דבר 
שנאמרו  מילים  בשתי  השבוע, 
במעמד הר סיני, והפכו למוטו של 
 - ונשמע!'  'נעשה  היהודי:  העם 
למעשה  הוא  הללו,  המילים  צמד 
פעלי  כל  של  הראשית  הכותרת 
מקבל  הוא  דורות:  לאורך  היהודי 
על עצמו לעשות, עם כל הלב ועם 
ומתחייב  קובע  פשוט  הנשמה,  כל 

לבצע את המוטל עליו!
להכריז  יכול  שיהודי  העובדה 
'נעשה ונשמע' אינה מובנת מאליה, 
היכולת  בו  שטמונה  סוד  היא 
לחולל שינוי, לעשות מהפך. לקבל 
על עצמנו משהו - ולהביא בעזרתו 
שמציק  במה  שלנו,  בחיים  שינוי 
לנו. המילים 'נעשה ונשמע' יש בהן 
את היכולת להחליט ולבצע, לקבל 
לפתוח  ובכך  בה,  ולעמוד  קבלה 
שינוי  לחולל  רחב  שמימי  פתח 

בחיינו!
אודות  ידועים,  סיפורים  אלפי 
בעקבות  שהתחוללו  מהפכים 
כזו  לפעמים  אחת,  טובה  קבלה 
משמעות.  וחסרת  קטנה  הנראית 
על  קיבלו  שאנשים  אחת  קבלה 
משמעותי,  שינוי  חוללה  עצמם 
בחייהם.  ממש  של  מהפך  יצרה 
לחיים,  ממוות  נושעו  אנשים 
בנחת  זכו  האירוסין,  בברית  באו 
לאחר  ילדים  חבקו  מזוקקת, 
פרנסה  שפע  ראו  ארוכה,  המתנה 
על  שקיבלו  לאחר  קרו  אלה  כל   -
עצמם קבלה טובה, שחוללה מהפך 

של ממש!   
                  )הרב אשר קובלסקי(

ומצאה קוצים  "כי תצא אש  כתוב בפרשת השבוע 
ונאכל גדיש או הקמה או השדה".

אין  יונתן  א"ר  נחמני  בר  אר"ש  הגמרא:  אומרת 
בעולם  שהרשעים  בזמן  אלא  לעולם  באה  פורענות 
"כי  מן הצדיקים תחלה שנאמר  ואינה מתחלת אלא 
בזמן  יוצאה  אש  אימתי  קוצים"  ומצאה  אש  תצא 
הצדיקים  מן  אלא  מתחלת  ואינה  לה  מצוין  שקוצים 
נאמר  לא  גדיש  ואכל  גדיש  ונאכל  שנאמר  תחלה 
אלא ונאכל גדיש שנאכל גדיש כבר: תני רב יוסף מאי 
בקר"  עד  ביתו  מפתח  איש  תצאו  לא  "ואתם  דכתיב 
צדיקים  בין  מבחין  אינו  למשחית  רשות  שניתן  כיון 
ולא עוד אלא שמתחיל מן הצדיקים תחלה  לרשעים 

שנאמר "והכרתי ממך צדיק ורשע".
אלו   – קוצים  ומצאה  הצרות  אלו   – אש  תצא  כי 
הרשעים שבעבורם בגללם באים הצרות. ונאכל גדיש 

– אלו הצדיקים.
צרות,  של  אש  לעולם,  באה  האש 

נשרף  מי  אבל  הרשעים,  הקוצים  בגלל 
התבואה,  ראשון?  הולך  מי  זה?  בגלל 

הצדיקים.
ומה הסיבה? "כי מפני הרעה נאסף 
הצדיק", הקב"ה רוצה לכפר על הדור, 
ובמקום לקחת חמשת אלפים רשעים 

לוקח הקב"ה צדיק אחד והוא מכפר על 
כולם.

כל  שבגללם   – הקוצים  הרשעים,  והם 
היכן  שואלים   – והייסורים  הצרות  כל  השריפה 

נאסף  ובשבילכם  בגללכם  שבעולם,  שוטים  הקב"ה, 
בעוון  מתים  הצדיקים  תמותו.  שלא  כדי  הצדיק 
מתו  שבסיבתם  על  יענשו  והרשעים  הרשעים, 

הצדיקים ותינוקות של בית רבן
כך:  הקדוש  החיים  האור  כותב  הזה  הפסוק  ועל 
ובדרך רמז תרמוז התורה, את אשר יסובבו הרשעים 
כדי שיתעורר האדם מתרדמת שינת שכלו,  ברשעם, 
לא  כי  לעולם,  יביאו  אשר  הרעות  הפלגת  בהביטו 
והוא  העולם,  לכל  רע  יסובבו  אלא  יריעו,  לבדם  להם 
כי צרת העם תתכנה  ידעת  כי תצא אש, הלא  אומרו 
בשם אש... ומצאה קוצים, הם הרשעים שאינם אלא 
לו  אין  שהרשע  משום  והטעם  מכאיבים...  קוצים 
והסיר  בו  פקר  הוא  הנה  הוא  ברוך  האדון  כי  בעלים, 
הכתוב  והודיע  ממנו,  פניו  הסתיר  וה'  מעליו,  אדנותו 
לא  להבעיר,  הדינים  לאש  רשות  שניתן  אחר  כי  עוד, 

לקוצים לבד הם מבעירים, אלא ונאכל גדיש, כאן רמז 
אל תינוקות של בית רבן, שעדיין אין להם קומה אלא 
גדושים שבולת עם חברתה, כי בעוונות הם הנתפסים 
בפסוק  ב(  ויגש  )תנחומא  ז"ל  אמרו  גם  עולם  בצרת 
)תהלים ח ג( "מפי עוללים ויונקים יסדת עוז", כי הם 

היו ערבים בשעת קבלת התורה.
וכשירשיעו בני אדם הנה הרשות נתונה לאש לבער 
חרב  לפעמים  כי  מודיע  כאן  הקמה,  או  ואומרו  בהם 
נלקחים  עולם  יסודי  הדור  מופתי  הגיעה,  צואר  עד 
)שה"ש  כאומרו  הדור,  כללות  על  להציל  כדי  בעונם, 
דרך  על  קמה,  יקרא  ולהם  וגו',  הכופר  אשכול  יד(  א 
"זאת קומתך דמתה לתמר", שהם  ח(  ז  )שם  אומרו 
טו(,  במדבר  )תנחומא  לתמר  הנמשלים  הצדיקים 

כאומרו )תהלים צב יג( "צדיק כתמר וגו".
יועיל  לא  שלפעמים  הקדוש:  החיים  האור  אומר 
לסלק את התינוקות, ואז צריך לסלק תלמידי 
הכופר  "אשכול  שבדור,  וצדיקים  חכמים 
דודי לי" - אשכול איש שהכל בו, כי מפני 
הרעה נאסף הצדיק, שאותו צדיק יציל 

במיתתו אחרים. 
הצדיקים נמשלים לתמר כי צדיקים 
הולכים ישר כמו שעשאם אלקים כמו 
בעת  ובאמת  ישר.  ההולך  הדקל  עץ 
גדולי  צדיקים  מתו  הקורונה  מגפת 
עליון כמו הרב בקשי דורון והרבה תלמידי 
חכמים אברכים ויהודים בעלי צורה חסידים 

ואנשי מעשה.
אל  ובנביאי  במשיחי  תגעו  "אל  אומרת  הגמרא 
תרעו" - אל תגעו במשיחי אלו תינוקות של בית רבן 
ובנביאי אל תרעו אלו תלמידי חכמים אמר ריש לקיש 
אלא  מתקיים  העולם  אין  נשיאה  יהודה  רבי  משום 
בשביל הבל תינוקות של בית רבן אמר ליה רב פפא 
לאביי דידי ודידך מאי אמר ליה אינו דומה הבל שיש 

בו חטא להבל שאין בו חטא.
דורשי  דרשו   - גרם"  תשבר  רכה  "ולשון  וכתיב 
רשומות "תשבר גרם" ראשי תיבות תינוקות של בית 
אוספים  צרה  כשיש  ולכן  מבטלים.  רעות  גזירות  רבן 
את תינוקות של בית רבן שיתפללו, כמו שעשה מרדכי 

היהודי בשושן הבירה.
שבת שלום ומבורך!

מי מבטל את הגזירות?

17:03

16:48

16:55

18:03

18:02

18:02

18:38

18:41

18:38

קבלה טובה

כ"ז שבט תשפ"ו      גליון 406      פרשת משפטים-שקלים

מתוך דרשתו השבועית של הרה״ג דניאל זר שליט״א
המתקיימת בכל יום רביעי בשעה 22:00 בישיבת אור דוד

אם יש ח"ו גזירות רעות על עם ישראל הקב"ה לוקח תינוקות או צדיקים לכפר



סיפור
  ל˘ב˙

‰רב ˆבי נ˜ר

אולי  בנות.  שלוש  אחרי  יחיד  בן  הייתי 
בגלל זה היו להורי תקוות רבות, אלא שאפילו 
עקשן  הייתי  להתגשם.  קרובה  היתה  לא  מהן  אחת 
הורי  גדול.  ושובב  בינוניים  כישרונות  בעל  קטן,  לא 
הם  הזה?"  הילד  עם  יהיה  "מה  הרבה:  עלי  חשבו 
שאלו, כשאבא ואני היינו חוזרים מבית הכנסת אבא 
היה עטור בבגדי שבת כמלך, ואני בחולצה מוכתמת 
היתה  שלום"  "שבת  מאובקות.  ובמכנסיים  ושחורה 
לעברי  מסתכל  היה  ואבא  פנינו,  את  מקבלת  אמא 
ונאנח: "תאמיני לי שלא ראיתי את שמואל מתחילת 
התפילה, איני יודע איפה הוא היה כל הזמן, שיחקת 
במכנסיים  בעוגמה  הביטה  אמא  אה?"  חברים,  עם 
להתגונן:  ניסיתי  ואני  בברך  קטן  חור  בהם  שנפער 
אבא  זוכר  לא  אתה  לביהכ"נ,  נכנסתי  נכון,  "לא 
סוף  לקראת  גם  נרננה?  לכו  סוף  עד  לידך  שהייתי 

ערבית הגעתי והתפללתי". 

"אה, מילד בגילך אני מצפה להרבה יותר, ראיתי 
מתחילת  הכיסא  את  עוזבים  לא  שלך  החברים  את 
זה  בפנים-  היית  כשכבר  וגם  סופה.  ועד  התפילה 
נקרא להתפלל? נראה היה שאתה נע באי נוחות, רק 
מחכה שתסיים את חובתך ותוכל לצאת להשתובב, 

זאת לא נקרא תפילה".

אבי,  של  בדבריו  מהצדק  הרבה  שיש  ידעתי 
אך  להתפלל,  ורצון  התלהבות  מלא  כולי  הייתי  לא 
על  "חבל  לי:  שאמר  בפי  עלה  מר  טעם  זאת  בכל 
כלום",  שווה  לא  ממילא  היא  שלך,  ההשתדלות 
וגם  בליבי  נוספות שנחרטו עמוק  דוגמאות  עוד  היו 
כיום, כעבור ארבעים שנה איני מסוגל לשכח אותן. 
וכפי  עצמו,  על  הרבה  שחושב  ילד  הייתי  מטבעי 
שאמרו ההורים שלי: שום דבר חוץ ממך לא מעניין 
שנשא  קשיש  שכן  פגשתי  הבקרים  באחד  אותך. 
סלים כבדים, הצעתי לו את עזרתי והוא שמח מאוד. 
הרגשתי שטעם חדש וטוב של נתינה מציף אותי, וכבר 
וצעדתי מהר אבל אח"כ האטתי  נטלתי את הסלים 
את הקצב כדי להתאים לאלו של שכני. אח"כ הגעתי 
צריך  ושאני  לשכן  שעזרתי  לאמא  וסיפרתי  הביתה 
פתק על איחורי לת"ת. אמא כתבה לי פתק אבל לא 
נמנעה להוסיף בקריצה: "מה לא עושים כדי להגיע 
מאוחר לת"ת"... הטעם הטוב נעלם כלא היה, שוב 
לא  פעם  וזומם התעלולים שאף  הרע  הייתי שמואל 
יעשה טוב ולא חושב טוב חוץ מעל עצמו. דוגמאות 

אלו ואחרות לא החזירו אותי למוטב, להיפך, הלכתי 
לישיבה  כשעליתי  ליום.  מיום  יותר  גרוע  ונעשיתי 
גם  מדובר,  בחור  סוג  באיזה  ברור  היה  כבר  קטנה, 
שואל  היה  ואבא  שוליים  לנוער  התחברתי  בישיבה 
מפעם לפעם: "לא למדת היום, אה? תיארתי לעצמי".

הרושם  את  לתקן  כשניסיתי  הראשונות  בפעמים 
המעוות, ולספר שדווקא למדתי, הייתי שומע: "טוב, 
"שמואל,  או  אחד",  ביום  להספיק  אפשר  כבר  מה 
לגדול  צומחים  לא  ביום  לימוד  משעת  לי,  שמע 
הדור". וכששמעתי זאת הפסקתי ללמוד גם את שעת 

לימוד זו. 

למדו,  יום  וחצי  עבדו  יום  חצי  ששהיתי  בישיבה 
מתנדנד  ימי,  שארית  את  אעביר  שכך  בטוח  הייתי 
ומשעממים  מתוכן  ריקים  חיים  ואחייה  לבין,  בין 
ומדכאים. הייתי קרוב לגיל עשרים, משתדל לשמור 

על ההלכות, מניח תפילין בבוקר, אבל לא 
יותר מזה. אהבתי לעבוד אבל בלימוד 

התרשלתי מאוד, והתפילות שלי היו 
מהשפה ולחוץ. 

אחד  אותי  עצר  אחד  יום 
בפינת המסדרון  השיעור  ממגידי 

שתי  לי  יש  אם  בעדינות  ושאל 
את  מצאתי  וכך  פנויות,  דקות 

מחמאה  ל...  ומקשיב  עומד  עצמי 
שקיבלתי  לי,  נדמה  כך  הראשונה, 

בחיי: "שמואל, שאלת היום שאלה יפה מאוד 
בשיעור. אני חייב להגיד לך שעד עכשיו לא מצאתי 

תשובה למרות שאני חושב עליה כל היום". 

"אני? שאלתי שאלה? כבודו התבלבל עם מישהו 
אחר", אמרתי.

"לא, לא, זה היית אתה", השיב מגיד השיעור וחזר 
על השאלה.

נכון, באמת שאלתי את השאלה הזו, סתם כך, אני 
יודע איך היא נפלטה מפי. זה היה ברגע שבכל  לא 
אותה  זרקתי  ואני  שאלה  לי  עלתה  הקשבתי,  זאת 
את  קיבל  והוא  בכוונה,  ממש  לא  האוויר,  לחלל 

הדברים ברצינות, יושב וחושב על זה.

"יש לך כנראה ראש מאוד טוב אם שאלת שאלה 
כזו", הוא אמר לי.

ראש טוב? חה, שישאל את הורי איזה ראש 
יש לי, הם כבר יספרו לו. ובכל זאת מה שקרה זה 

וחושב,  שלו  בשיעורים  יושב  עצמי  את  שמצאתי 
בשיעור  הפכתי  מעניינות,  ושאלות  הברקות  מחפש 
חן  לשאת  ורוצה  שואל  מתעניין,  אחר,  לבחור  שלו 
וחסד. מרגיש פעם ראשונה בחיי שאני יכול להשביע 

את רצונו של מישהו. 

אליו  אותי  הזמין  הוא  קצרה  תקופה  לאחר 
לי  אמר  הוא  שלאחריה  שבת,  לסעודת  הביתה 
אמר  שלו  והבן  נהנתה,  מאוד  שלו  המשפחה  שכל 
שאני שר זמירות מאוד יפה. אם לא אכפת לי לבוא 
לעיתים קרובות יותר. הסמקתי, באמת יש לי קול ערב 
וקצת שרתי שם. מאותה שבת הייתי כמעט בן בית 
גם  מחמאות  שמעתי  אח"כ  שבת.  בסעודות  אצלו 
אחת  פעם  לי  כשהזדמן  היה  זה  שלי.  התפילות  על 
להתפלל קצת יותר בכוונה, הוא 'ארב' לי כל 
העת, ובסיום התפילה אמר לי שהתפילה 

שלי היום ריגשה אותו.

תוך זמן קצר הפכנו לידידים, לידו 
הייתי שמואל אחר, שרוצה להיות 
ויודע  טוב, שמישהו מעריך אותו 
גם  מעריך  אני  היום  שווה.  שהוא 
תקופה  כעבור  שלי.  המצוות  את 
נישאתי  ואח"כ  התארסתי  קצרה 
לנשום  יכלו  הורי  הישיבה.  את  ועזבתי 
המלך.  דרך  על  עולה  בנם  סוף  סוף  לרווחה, 
גם אני הרגשתי עצמי עולה על דרך המלך. שוב לא 
הייתי אחד שמקסימום שאפשר לצפות ממנו זה שלא 
יעשה בושות. פתאום הייתי אחד שיש לו ראש טוב, 
שיש לו קול ערב, שהוא יכול להתפלל יפה, ששווה 
וכשהיו קטנים עמלתי  ילדים,  לי ארבעה  יש  משהו. 
כל הזמן להכניס להם לראש שהשבת שלהם שווה, 
לכיסא  היישר  ועולות  נהדרות  שלהן  שהתפילות 
הכבוד, כל דבר טוב זכה להגדלה ולהערכה. כך אני 
ילדות  לנכדי, שתהיה להם  גם ביחס  לנהוג  משתדל 
פורחת ושחלילה לא יגיעו לאן שהגעתי אני, כי ברור 

לי שהכיוון השני- הרסני ופוגע.

העידוד שהרים מאשפות

לסיפורים מרתקים נוספים של הרב צבי נקר
כנסו לאתר ׳ישיבת אור דוד׳

"טעם מר 
עלה בפי שאמר 

לי: חבל על 
ההשתדלות שלך, 
היא ממילא לא 
שווה כלום..."



סיפור
  ל˘ב˙

‰רב ˆבי נ˜ר

הלכות ומנהגים // הרב ינון חורי

חזרו  עמוס,  יום  אחרי  אחד,  ערב  שקטה.  בשכונה  חיה  כהן  משפחת 
והעייפות  מבולגן,  מעט  היה  הבית  רעבים,  היו  הילדים  הביתה.  ההורים 
הורגשה באוויר. אבא העיר לאמא על כך שהארוחה לא מוכנה בזמן, ואמא 
השיבה בכעס. הילדים הביטו בהם בדאגה. רגע קטן של מתח הפך לאוירה 
כבדה בבית. אך אז, אמא עצרה, נשמה עמוק ואמרה: "בואו נזכור – הבית 
ניתן לכעס להרוס את האחדות." אבא חייך,  שלנו הוא מקדש מעט. לא 

התנצל, והמשפחה ישבה יחד לארוחה באווירה רגועה.
ביהדות, שלום בית נחשב ערך עליון. חז"ל אמרו: "גדול השלום" – עד 
להשכין  כדי  סוטה(  )בפרשת  במים  ימחק  מוכן ששמו  כך שהקב"ה  כדי 
יותר מכל  בבית חשוב  היא שהשלום  בין איש לאשתו. המשמעות  שלום 

מחלוקת, והוא הבסיס לחיים רוחניים בריאים.
הבית היהודי מוגדר כ"מקדש מעט". כשיש בו שלום, הוא מקרין אור לא 
רק על בני המשפחה אלא גם על הקהילה כולה. שלום בית אינו רק היעדר 

מריבה, אלא יצירת אווירה של כבוד, אהבה, הקשבה ושותפות.
למה מתערער שלום הבית?

• עייפות ושחיקה יומיומית – עומס העבודה והמשימות גורמים למתח.
• חוסר תקשורת – אי־הבנה בין בני הזוג מובילה לריחוק.

• ציפיות לא ממומשות – כשאחד מבני הזוג מרגיש שלא מעריכים אותו.
• השפעות חיצוניות – לחץ כלכלי, חברתי או משפחתי.

אז מה עושים?
וכל  נועם  לדבר בנחת, גם כשיש מחלוקת. כמו שנאמר: "דרכיה דרכי 

נתיבותיה שלום" )משלי ג', י"ז(.
1. הכרת הטוב - להודות זה לזה על הדברים הקטנים – "תודה שהכנת 

ארוחה", "תודה שעזרת לילדים." הכרת הטוב מחזקת את הקשר.
2. שגרה של זמן משותף - לקבוע זמן קבוע לשיחה או לימוד משותף. 

כך נוצרת תחושת שותפות אמיתית.
אחד  כל  לאחרים.  הזוג  בן  את  להשוות  לא   - מהשוואות  הימנעות   .3

ייחודי, וההשוואה פוגעת באמון.
בין  והאהבה  שהכבוד  לילדים  להסביר   - בערכים  הילדים  שיתוף   .4
ההורים הם חלק מהמסורת היהודית. כך הם לומדים בעצמם לנהוג בכבוד.

5. סיפורים מהמקורות - לספר על אבותינו ואמותינו – אברהם ושרה, 
יצחק ורבקה – שהיו שותפים לדרך, גם כשעמדו בפני אתגרים.

ערכים שמוטמעים דרך שלום הבית
• אהבה וכבוד – יסוד הקשר הזוגי.

• ערבות הדדית – בני הזוג רואים עצמם כצוות.
• סבלנות וענווה – היכולת לוותר ולראות את האחר.

• קדושת הבית – הבית כמרחב רוחני, לא רק פיזי.
מאליו  מובן  אינו  בית  ששלום  אותנו  מלמד  כהן  משפחת  של  הסיפור 
– הוא דורש עבודה יומיומית, תקשורת מכבדת, והכרה בערכים יהודיים. 
כאשר בני הזוג בוחרים להגיב בכבוד ולא בכעס, הם לא רק מונעים מריבה 

אלא גם בונים בית שהוא "מקדש מעט".
בסופו של דבר, שלום בית יהודי הוא לא רק מטרה משפחתית – אלא 
יסוד רוחני שמקרין על הדורות הבאים. ילד שגדל בבית מלא אהבה וכבוד 

לומד בעצמו כיצד לבנות משפחה יציבה בעתיד.

שלום בית בכל בית

שלום בית טיפים ועצות לחיים

למאמרים נוספים של הרב אהרן פרידמן
כנסו לאתר ׳ישיבת אור דוד׳

להלכות נוספות של הרב ינון חורי
כנסו לאתר ׳ישיבת אור דוד׳

שאלה: מה הטעם שהתורה אסרה לנו ט"ל מלאכות בשבת?

הַַשַַּׁבָָּת  אֶֶת  יִִשְְׂרָָאֵֵל  בְְנֵֵי  וְְשָָׁמְְרוּ  טז-יז(,  לא  )שמות  בתורה  כתוב 
יִִשְְׂרָָאֵֵל אוֹת  בְְּנֵֵי  לַַעֲֲשׂוֹת אֶֶת הַַשַַּׁבָָּת לְְדֹרֹֹתָָֹם בְְּרִִית עוֹלָָם: "בֵֵּינִִי וּבֵֵין 
וּבַַיּוֹם  הָָאָָרֶֶץ  וְְאֶֶת  הַַשָָּׁמַַיִִם  אֶֶת  ה'  עָָשָָׂה  יָָמִִים  שֵֵׁשֶֶׁת  כִִּי  לְְעֹֹלָָם  הִִוא 
הַַשְְּׁבִִיעִִי שָָׁבַַת וַַיִִּנָָּפַַשׁ". ועוד כתוב )דברים "וְְזָָכַַרְְתָָּ כִִּי עֶֶבֶֶד הָָיִִיתָָ בְְּאֶֶרֶֶץ 
מִִצְְרַַיִִם וַַיֹֹּצִִאֲֲךָ ה' אֱֱלֹהֶֶיךָ מִִשָָּׁם בְְּיָָד חֲֲזָָקָָה וּבִִזְְרֹעַַֹ נְְטוּיָָה", עַַל כֵֵּן צִִוְְּךָ ה' 

אֱֱלֹהֶֶיךָ לַַעֲֲשׂוֹת אֶֶת יוֹם הַַשַַּׁבָָּת. 

ועל פי זה כתבו הראשונים ב' טעמים במצות השבת: 

לקבוע  היום,  לכבוד  מעסקינו  פנויים  שנהיה  בשביל  הוא  א.  טעם 
בנפשותינו אמונת חדוש העולם ]דהיינו שהעולם לא היה קיים תמיד 
אלא העולם נברא[ שהיא חבל המושכת כל יסודי הדת. ובמנוחתנו 
בשבת, הוא מזכיר את חדושו של עולם, כי כשישבתו בני אדם כולם 
ביום אחד בשבוע, וישאל כל שואל מה סיבת זאת המנוחה, ויהיה 
המענה, כי ששת ימים עשה ה' וגו', כל אחד יתחזק באמונה אמתית. 

את  לשמור  מותר  ישראל  עם  לנו  שרק  שזכינו  מה  הוא  ב.  טעם 
השבת ולנוח בו, שהיא מתנה המיוחדת לנו, וגוי השומר שבת חייב 
מיתה, והטעם הוא משום שהיינו עבדים במצרים, ולא היינו יכולים 

לנוח בעת חפצנו במנוחה, והאל הצילנו מידם וצונו לנוח בשבת.

כתוב בגמרא )שבת י:(, אמר לו הקדוש ברוך הוא למשה, מתנה 
ליתנה  מבקש  ואני  שמה,  ושבת  גנזי  בבית  לי  יש  טובה 

העצום  השכר  מלבד  הנה  והודיעם.  לך  לישראל, 
השבת  שמירת  על  לבוא  לעתיד  לאדם  שמחכה 

שחשובה מאד בעיני בורא העולם, יש גם תועלת 
לגוף. 

והתועלת בזה, שעל ידי כן אדם לא ישכח את 
גופו מרוב עבודה, אלא מצוּוֵֵה  וישחק  עצמו 
הוא לנוח ולהתענג, ועל ידי זה יוכל להתרענן 
שחשב  ממה  ויותר  יותר  ולעשות  ולהוסיף 
שכן  הפסקה,  ללא  עובד  שהוא  בזה  שעושה 

בן  כמו  טוב  ולפעול  טוב  הגוף מתקשה לחשוב 
אדם שלוקח מנוחה. 

ועוד תועלת מרובה שממנה יוצא הרבה טובה בגשמיות 
יתברך.  בה'  האדם  של  האמונה  חיזוק  הוא  וברוחניות, 

וכשמתבונן בטעם שמירת שבת ישים אדם על ליבו להיות יותר רגוע 
זה  ידי  על  וכן  עניניו,  בכל  יתברך  ה'  על  ולהישען  לבטוח  ולהוסיף 
שם ליבו להשתדל יותר לכבד את אשתו והאישה את בעלה בכבוד 
נגיעות  מתוך  ולא  יותר  טובה  בצורה  הילדים  את  ולחנך  אמיתי, 
יותר  ויודע  אותנו  ה' שאוהב  אנו מצווים מאת  זה  אישיות, שבכל 

טוב מאיתנו מה טוב לנו.

ברא  להעיד שה'  הוא בשביל  איסור מלאכות שבת  לסיכום: טעם 
שעבדו  למה  וזכר  השביעי.  ביום  ושבת  ימים  בששה  העולם  את 
אבותינו במצרים ללא מנוחה ועל ידי שגאל אותנו ה' יתברך ברוב 
חסדו, יצאנו מצרה לרווחה, ועיקרה בשביל להתרחק מדעות כוזבות 
שיובילו אותנו לבסוף לדברים לא טובים ולהתדבק באמונה האמיתית 
שמובילה אותנו לדברים טובים, וגם בשביל שננוח ונתענג שביעית 

מהחיים שלנו.

ואף שעל ידי שאדם רגיל לעשות איזה ענין שאסור בשבת יוקשה 
שאפשרי  וידע  יתאמץ  אם  מקום  מכל  הנאמר,  את  להבין  עליו 
להתגבר על ההרגל, לאחר שהסיר מעליו ההרגל ההוא וילך לשיעורי 

תורה בשבת, ימצא את העונג האמיתי.

למה התורה אסרה 39 מלאכות שבת?



ישנם בני אדם שהינם שומרי תורה ומצוות, אלא שרואה הבורא לטובתם 
בייסורים שייסרם בעולם הזה להביאם לחיי העולם הבא, אלא  צורך  שיש 
קטני  סבלנות,  חסרי  כעסנים,  בייסורים,  מבעטים  הינם  הללו  אדם  שבני 
מנת  על  קשה  הנהגה  תיתכן  לאלו  ייסורים,  של  בטובתן  מלהאמין  אמונה 

לזכותם גם לאלו לחיי העולם הבא.
והוא שייסרם הבורא בייסורים קשים, ואז גם אם יבעטו בהם, תהא זכות 
וכעניין שאמרו חז"ל:  בייסורים קשים הללו,  יכולים לעמוד  עליהם שאינם 

אין אדם נתפס על צערו.
כלומר, בכך שיתייסרו בייסורים קשים שבאמת אין בכוח בחירתם לקבלם 
באהבה, וכיוון שניסיונם בזה הוא מעל כוח בחירתם לא ייתבעו על כך שלא 
קיבלום באהבה, והייסורים יעשו את שלהם לנקותם ולצרפם, שכן סוף סוף 
להכיר  והגשמיות,  מהחומר  לצרף  להכניע,  תועלת,  יש  כאלה  בייסורים  גם 

באפסיות האדם, באפסיות העולם, וכמו שיבואר עוד.
לשפלות  בהם  שנפלו  ישראל,  עם  בהם  שגלו  בגלויות  אנו  רואים  והנה 
ולירידה תהומית. הנה בגלות מצרים נפלו עם ישראל עד לעבודה זרה כידוע 
את  ישראל  עם  שכחו  בבל,  בגלות  הדין.  מידת  קטרגה  אף  כך  ועל  מחז"ל, 

התורה, נשאו נשים נכריות, עד שבא עזרא ולימדם מחדש.
גלות יון גרמה למתיוונים רבים מעם ישראל שנטשו את התורה והמצוות 

והצטרפו ליונים. 
של  ולמלכות  להשכלה,  להתבוללות,  הובילה  הינה  הארוכה,  זו  גלותנו 
זו  גלות  בעקבות  נפלנו  הידרדרות  לאיזו  להאריך  המקום  כאן  ואין  מינות 
נועדו לתקן, לברר, להכשיר  והרי הדבר פלאי, שכן הלוא הגלויות  הארוכה. 
את עם ישראל לגאולה ולשלמות, ולכאורה תוצאות הגלות מראים על ירידת 

הדורות, שפלות, הפנימיות והדעת נעדרים, ועוד ועוד.
והלוא אם הקדוש ברוך הוא הועיד את הגלויות לתועלת ולתיקון, בודאי 
בפעולותיו  הבורא  לטמיון,  יורדים  לא  ה'  מעשי  ספק  ללא  נתהווה,  שכך 

לתקנינו רק מצליח כמובן ולא חלילה להפך, והיכן אם כן ההצלחה והתועלת 
שבגלויות, וכאמור התוצאות השליליות שבעקבות הגלות הינן ללא שליטה, 
וללא כוח בבחירה לעמוד בהם, כמעט ונכפה עלינו הרע מתוקף הניסיונות 
אותנו  יחזירו  הגלויות  וכי  ולחדול.  למעוד  והתכופים,  התקיפים  והייסורים 

אחורה. חלילה מלחשוב כך.
אולם התשובה לכך מעין מה שביארנו: כאשר רואה הבורא את הידרדרות 
בדרך  ידם מלתקן עצמם  ואוזלת  העם, קטנות האמונה שבהם, מחדליהם 
נוקט  וכו'.  לחברו  אדם  בבין  זהירות  והמצוות,  התורה  שמירת  של  הנעימה 
הצרות  עלינו  מתחזקים  כאשר  והיא,  אחרת,  בשיטה  הוא  ברוך  הקדוש 
מצבנו  של  שהמורכבות  בעידן  וביותר  ומפתים,  תקיפים  הינם  והניסיונות 

היא מג' מרכיבים גם יחד, ואלו הן: 1. ניסיונות.  2. ייסורים 3. הסתר פנים.
אזי ישנה סנגוריא גדולה מכל התגברות קטנה שנתגבר על יצרנו, ולעומת 
מהמרכיבים  מורכב  שמצבנו  אחר  ממחדלינו,  הקטגוריא  מתקטנת  זאת 
מעולם.  כמותה  היה  שלא  ובעוצמה  שאת  ביתר  להיותם  ובפרט  שהזכרנו 
ההסתר  ולעומת  יותר,  מתונים  והייסורים  הניסיונות  היו  אם  זאת,  לעומת 
היה גילוי פנים, אזי היה המצב להפך, שהקטגוריא מכל מחדל קטן הייתה 

קטגוריא נוראה, והסנגוריא מכל מצוה הייתה קטנה.
נעימה,  הלא  לדרך  הוצרכנו  הנעימה,  הדרך  הצליחה  שלא  אחר  וכאמור 
ורק  קטן.  פרט  מכל  מוגדלת  והסנגוריא  הוקטנה,  הקטגוריא  בכך  ואולם 
יש לידע שהגם שהקטגוריא קטנה יחסית היום ממחדלינו, לכל היותר לא 
ניענש בעונשים קשים ומידיים, אולם להפסיד - בודאי שמפסיד האדם שכר 
עצום לעולם הבא ממחדליו. שכן שכר בודאי לא יקבל על כך שחדל מתורה 

ומצוות, וזה לבד כבר יתן החי אל ליבו שלא לאבד טובה הרבה.

ר‚ע חו˘בים
‰רב יע˜ב י˘ר‡ל לו‚‡סי

גם שלא קיבלת באהבה יש לך שכר!

למאמרים נוספים של דניאל אליהו גרמן
בקרו באתר ישיבת אור דוד


